
Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 923 - 

MENGGALI NILAI-NILAI ETIKA, AKHLAK, DAN TANGGUNG JAWAB 
SOSIAL PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM 

 

Nur Hayati a*), Ifqotus Zahroh a) 

 
a) Universitas Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia 

 

*)e-mail korespondensi: hn1801726@gmail.com 

 

Article history: received 01 October 2025; revised 12 November 2025; accepted 04 December 2025 DOI : https://doi.org/10.33751/jmp.v13i2.13096 

Abstrak. Pendidikan Islam memiliki posisi yang sangat strategis dalam proses pembentukan karakter peserta didik, khususnya melalui 

proses internalisasi nilai-nilai fundamental yang mencakup etika, akhlak, serta tanggung jawab sosial. Peran strategis ini tampak dari 

kemampuannya dalam mengarahkan peserta didik tidak hanya menuju pencapaian kompetensi kognitif, tetapi juga pembinaan moral 

dan spiritual yang menjadi dasar terbentuknya kepribadian yang utuh. Dalam konteks tersebut, artikel ini berupaya mengkaji secara 

komprehensif fondasi nilai dalam pendidikan Islam, termasuk prinsip-prinsip normatif yang menjadi pedoman dalam pembentukan 

karakter. Selain itu, pembahasan juga diarahkan pada bagaimana nilai-nilai tersebut diimplementasikan dalam kurikulum formal 
maupun dalam lingkungan Pendidikan baik melalui proses pembelajaran, pembiasaan, maupun keteladanan pendidik yang secara 

keseluruhan berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai. Artikel ini juga menganalisis relevansi penanaman nilai etika, akhlak, dan 

tanggung jawab sosial dalam membentuk generasi yang tidak hanya memiliki kecerdasan intelektual, tetapi juga berakhlak mulia, 

berintegritas, dan memiliki kepekaan sosial. Temuan dalam analisis menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai keislaman ke dalam seluruh 
aspek penyelenggaraan pendidikan, mulai dari perencanaan dan pelaksanaan kurikulum, keteladanan yang ditunjukkan oleh para 

pendidik, hingga pembentukan budaya institusi yang bernuansa religius dan etis, memberikan kontribusi signifikan terhadap lahirnya 

insan kamil yaitu manusia yang memiliki keseimbangan dalam aspek intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Selain itu, artikel ini 

memperkuat argumentasi ilmiah melalui penggunaan referensi empiris yang bersumber dari berbagai jurnal terindeks dalam lima tahun 

terakhir, sehingga analisis yang disajikan tidak hanya memiliki dasar teoretis yang kuat, tetapi juga terverifikasi oleh temuan penelitian 

kontemporer yang relevan dengan perkembangan pendidikan Islam saat ini. 

Kata Kunci:  Pendidikan Islam; akhlak; etika; tanggung jawab sosial 

 
EXPLORING ETHICAL VALUES, MORALITY, AND SOCIAL RESPONSIBILITY IN ISLAMIC EDUCATIONAL 

INSTITUTIONS  

Abstract.  Islamic education holds a highly strategic position in shaping students’ character, particularly through the internalization of 

fundamental values that encompass ethics, morality, and social responsibility. This strategic role is evident in its ability to guide learners 

not only toward cognitive competence but also toward moral and spiritual development, which serves as the foundation of a holistic 
personality. In this context, this article seeks to comprehensively examine the value foundations in Islamic education, including the 

normative principles that guide character formation. The discussion also focuses on how these values are implemented in the formal 

curriculum and within the educational environment through learning processes, habitual practices, and the exemplary conduct of 

educators which together function as a medium for value internalization. This article further analyzes the relevance of instilling ethical, 

moral, and social responsibility values in forming a generation that possesses not only intellectual intelligence but also noble character, 
integrity, and social awareness. Findings from the analysis indicate that integrating Islamic values into all aspects of educational 

implementation from curriculum planning and execution to the model provided by educators and the development of a religious and 

ethical institutional culture significantly contributes to the creation of insan kamil, individuals who embody a balance of intellectual, 

spiritual, moral, and social dimensions. Moreover, this article strengthens its scholarly arguments by drawing on empirical references  

from various indexed journals published within the last five years. As a result, the analysis presented is not only grounded in strong 
theoretical foundations but is also validated by contemporary research findings relevant to the current developments in Islamic 

education. 

Keywords:   Islamic education, morality, ethics, social responsibility 

 

 

 

 

 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366
https://doi.org/10.33751/jmp.v13i2.13096


Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 924 - 

I. PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam pada hakikatnya bukan sekadar suatu proses transmisi ilmu pengetahuan dari pendidik kepada peserta 

didik, sebagaimana dipahami dalam paradigma pendidikan konvensional, tetapi juga merupakan suatu proses pembinaan yang 

dirancang untuk menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan etis yang bersumber dari ajaran Al-Qur’an dan Sunnah Nabi 

Muhammad SAW. Dalam perspektif Islam, pencarian ilmu pengetahuan merupakan bagian integral dari ibadah dan jalan menuju 

pembentukan pribadi yang sempurna. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya diarahkan pada pengembangan aspek kognitif 

semata, melainkan juga pada pembentukan karakter dan penguatan fondasi moralitas yang dapat menjadi pedoman bagi peserta 

didik dalam menjalani kehidupan. [1] 

Nilai-nilai moral yang menjadi landasan pendidikan Islam meliputi sejumlah prinsip yang memiliki relevansi universal. 

Kejujuran (shiddiq) merupakan fondasi utama yang menentukan kualitas diri seorang individu dalam menjalani hubungan vertikal 

dengan Allah maupun hubungan horizontal dengan sesama manusia. Amanah menggambarkan kualitas tanggung jawab dan 

kepercayaan yang harus dipenuhi baik dalam konteks akademik, sosial, maupun profesional. Keadilan dipahami sebagai prinsip 

perlakuan setara dan proporsional dalam berinteraksi serta mengambil keputusan, sedangkan disiplin mencerminkan kemampuan 

mengatur diri dan komitmen terhadap aturan yang berlaku. Sikap saling menghormati menjadi nilai penting yang memelihara 

harmoni, toleransi, dan keadaban dalam kehidupan sosial. Seluruh nilai ini membentuk konstruksi moral yang komprehensif, yang 

jika ditanamkan secara konsisten akan menghasilkan individu dengan integritas yang tinggi.  [2] 

Penanaman nilai-nilai tersebut tidak dapat dilakukan secara instan, melainkan harus melalui proses pendidikan yang 

dirancang secara sistematis dan berkesinambungan. Pendidikan Islam menggunakan berbagai pendekatan, seperti keteladanan 

(uswah hasanah), pembiasaan perilaku positif (ta’widiyah), serta refleksi dan internalisasi nilai melalui proses pembelajaran. Hal 

ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam lebih menekankan proses pembentukan karakter secara holistik yang menggabungkan 

domain kognitif, afektif, dan psikomotorik untuk membentuk kepribadian berakhlak mulia. 

Dalam konteks kehidupan modern yang ditandai oleh perkembangan teknologi yang pesat, perubahan sosial yang cepat, 

serta globalisasi yang semakin luas, peran pendidikan Islam mengalami transformasi dan perluasan yang signifikan. Pendidikan 

Islam kini dihadapkan pada tuntutan untuk melahirkan generasi yang tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki 

kemampuan berpikir kritis, kepekaan sosial yang tinggi, serta kemampuan beradaptasi dengan perubahan zaman. Generasi masa 

kini menghadapi berbagai tantangan moral, seperti menurunnya etika dalam penggunaan teknologi digital, meningkatnya 

individualisme, dan berkurangnya empati dalam relasi sosial. [3] Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mampu memberikan 

landasan spiritual dan moral yang kuat sehingga peserta didik mampu menghadapi tantangan tersebut secara bijaksana.  

Lebih jauh, pendidikan Islam memiliki tanggung jawab untuk membentuk individu yang mampu memberikan kontribusi 

nyata bagi masyarakat, bangsa, dan umat manusia. Kepekaan sosial menjadi salah satu aspek penting yang harus dikembangkan, 

karena peserta didik diharapkan dapat memainkan peran aktif dalam memecahkan berbagai persoalan sosial seperti kemiskinan, 

ketidakadilan, dan kerusakan lingkungan. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya menekankan pencapaian hasil 

akademik, tetapi juga menekankan pembentukan insan yang memiliki kepedulian, tanggung jawab sosial, dan komitmen terhadap 

nilai-nilai kemanusiaan. 

Secara keseluruhan, pendidikan Islam mengemban tugas besar untuk menanamkan nilai-nilai luhur yang diperlukan dalam 

membentuk pribadi berkarakter mulia dan berdaya saing tinggi. Proses pendidikan yang berbasis nilai-nilai moral dan spiritual 

tersebut diharapkan dapat melahirkan generasi yang tidak hanya unggul dalam aspek intelektual, tetapi juga memiliki integritas 

moral, spiritualitas yang mendalam, serta kemampuan memberikan kontribusi positif dalam kehidupan sosial.  [4] Dengan 

karakteristik demikian, peserta didik mampu menjadi agen perubahan yang membawa kemaslahatan bagi diri sendiri, masyarakat, 

dan peradaban umat manusia secara luas. 

Urgensi penanaman nilai-nilai etika, akhlak, serta tanggung jawab sosial dalam dunia pendidikan pada masa kini semakin 

mengemuka dan menjadi perhatian serius seiring dengan meningkatnya kompleksitas tantangan global yang dihadapi masyarakat 

modern. Berbaga i gejala sosial seperti degradasi moral yang terjadi secara berkelanjutan, melemahnya karakter individu yang 

tercermin dalam ketidakstabilan integritas personal, serta berkurangnya kepedulian sosial terhadap persoalan -persoalan 

kemasyarakatan menandai adanya krisis nilai yang mengkhawatirkan. Degradasi moral tidak hanya tampak pada perilaku individu 

dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga tercermin dalam fenomena sosial seperti meningkatnya intoleransi, kekerasan, 

penyalahgunaan teknologi, dan rendahnya etika berkomunikasi di ruang publik maupun digital. 

Demikian pula, krisis karakter menjadi indikasi bahwa generasi muda menghadapi tantangan dalam menginternalisasi 

nilai-nilai fundamental yang seharusnya menjadi dasar pembentukan kepribadian, seperti kejujuran, disiplin, tanggung jawab, dan 

rasa empati. Di sisi lain, menurunnya kepedulian sosial menunjukkan bahwa interaksi antarmanusia semakin tergerus oleh gaya 

hidup individualistik, yang membuat masyarakat cenderung mengabaikan solidaritas dan peran sosialnya sebagai makhluk 

bermasyarakat. Kondisi tersebut tidak hanya berdampak pada hubungan interpersonal, tetapi juga mempengaruhi tatanan sosial 

secara lebih luas, sehingga diperlukan intervensi sistematis yang mampu mengarahkan kembali perilaku dan pola pikir masyaraka t 

kepada nilai-nilai keutamaan. 

Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam memiliki peran yang sangat strategis karena tidak hanya berfungsi 

mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga bertanggung jawab membentuk karakter dan spiritualitas peserta didik secara integra l. 

Pendidikan Islam menekankan pembinaan akhlak sebagai inti dari proses pendidikan, sehingga nilai-nilai moral, spiritual, dan 

sosial dapat tertanam secara mendalam melalui pendekatan pembelajaran yang holistik. Oleh sebab itu, pembahasan mengenai 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366


Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 925 - 

nilai etika, akhlak, dan tanggung jawab sosial dalam pendidikan Islam menjadi sangat penting untuk dikaji, baik dari aspek te oritis 

maupun praktis. [5] 

Kajian tersebut tidak hanya diperlukan untuk memperkaya wacana akademik, tetapi juga berfungsi sebagai landasan dalam 

merumuskan strategi pendidikan yang relevan dengan kondisi sosial kontemporer. Dengan adanya pemahaman yang mendalam 

mengenai nilai-nilai tersebut, lembaga pendidikan Islam dapat mengembangkan kurikulum, metode pembelajaran, dan 

lingkungan pendidikan yang lebih efektif dalam membentuk generasi yang berkarakter mulia, berintegritas, dan memiliki 

sensitivitas sosial yang tinggi. Dengan demikia n, penelitian dan telaah terhadap penanaman nilai etika, akhlak, dan tanggung 

jawab sosial dalam lembaga pendidikan Islam merupakan langkah yang sangat signifikan dalam menghadapi tantangan moral dan 

sosial di era global yang penuh dinamika. 

 

 

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian kualitatif dengan menerapkan pendekatan studi pustaka (library 

research). Pendekatan ini berfokus pada proses sistematis dalam mengumpulkan, mengkaji, serta menganalisis berbagai sumber 

literatur yang memiliki relevansi dengan tema penelitian, yakni terkait kompetensi supervisor. Dalam praktiknya, penelitian ini 

menghimpun beragam referensi akademik meliputi buku ilmiah, artikel jurnal, laporan penelitian, serta dokumen-dokumen lain 

yang memiliki keterkaitan langsung dengan permasalahan yang ditelaah. [6] 

Prosedur penelitian dimulai dengan inventarisasi literatur yang dianggap relevan, kemudian dilanjutkan dengan proses 

penelaahan secara kritis dan mendalam terhadap substansi yang terkandung dalam literatur tersebut. Tahapan ini bertujuan untuk 

mengidentifikasi gagasan pokok, konsep-konsep fundamental, serta temuan penting yang menjadi landasan dalam penyusunan 

analisis dan kesimpulan penelitian. Dengan demikian, hasil penelitian ini tidak bersumber dari data empiris lapangan, tetapi 

sepenuhnya berasal dari analisis konseptual dan teoritis terhadap data sekunder yang diperoleh melalui kajian pustaka. 

Selaras dengan pendekatan kualitatif, penelitian ini memanfaatkan data deskriptif yang diambil dari berbagai teks dan 

dokumen sebagai bahan analisis. Metode analisis yang diterapkan adalah analisis deskriptif, yakni suatu teknik yang bertujuan 

memberikan penjelasan secara runtut, sistematis, dan mendalam mengenai objek penelitian. Melalui analisis ini, penulis 

berupaya menyajikan gambaran yang komprehensif, objektif, analitis, serta kritis mengenai peran dan k ompetensi supervisor 

dalam konteks manajemen pendidikan. 

 

 

III.  HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Fondasi Etika dan Akhlak dalam Pendidikan Islam 

Sumber Etika Islam 

Sumber utama dalam perumusan nilai-nilai etika dan akhlak dalam pendidikan Islam berakar pada dua landasan 

fundamental yang memiliki kedudukan tertinggi dalam ajaran Islam . [7] 

1. Al-Qur’an berfungsi sebagai pedoman universal yang memuat prinsip-prinsip moralitas secara lengkap, sistematis, dan 

komprehensif. Al-Qur’an tidak hanya memberikan arahan mengenai perilaku individu dalam kehidupan sehari-hari, tetapi 

juga menyajikan nilai-nilai normatif yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama manusia, serta dengan 

lingkungan sosial dan alam sekitarnya. Ayat-ayatnya mengandung ajaran tentang kejujuran, keadilan, amanah, kesabaran, 

kasih sayang, dan berbagai nilai kemanusiaan lainnya yang menjadi fondasi utama pembentukan karakter peserta didik. 

Dengan demikian, Al-Qur’an menjadi sumber rujukan moral yang bersifat universal, transhistoris, dan dapat dijadikan 

pedoman dalam setiap konteks ruang dan waktu. 

2. Sunnah atau hadis Nabi Muhammad SAW menjadi sumber autentik yang melengkapi dan memperkuat ajaran Al-Qur’an, 

terutama dalam hal implementasi praktis nilai-nilai etika. Sunnah memberikan gambaran konkret mengenai bagaimana 

prinsip-prinsip moral dalam Al-Qur’an diwujudkan secara nyata melalui perilaku, ucapan, dan keteladanan Nabi. Melalui 

Sunnah, para pendidik dan peserta didik dapat memahami model akhlak Rasulullah sebagai uswah hasanah (teladan terbaik) 

yang dapat dijadikan acuan dalam membentuk perilaku etis dalam kehidupan pribadi, sosial, maupun profesional. Sunnah 

juga berperan sebagai penjelas (bayan) terhadap nilai moral yang terkandung dalam Al-Qur’an, sehingga keduanya 

membentuk kerangka etika Islam yang saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan. 

Kedua sumber utama ini secara simultan menyusun suatu struktur nilai yang komprehensif untuk mendukung proses 

pembentukan kepribadian peserta didik menuju insan kamil, yaitu manusia paripurna yang memiliki keseimbangan antara 

kecerdasan intelektual, kematangan emosional, keteguhan spiritual, dan kepekaan sosial. Implementasi nilai-nilai yang bersumber 

dari Al-Qur’an dan Sunnah tersebut menjadi fondasi filosofis bagi pendidikan Islam dalam mencetak generasi yang tidak hanya 

unggul dalam aspek akademik, tetapi juga memiliki karakter moral yang kuat dan berakhlak mulia dalam seluruh aspek 

kehidupannya. 

 

Konsep Akhlak dalam Pendidikan Islam 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366


Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 926 - 

Konsep akhlak dalam pendidikan Islam merujuk pada seperangkat sikap, perilaku, dan karakter terpuji yang tertanam 

secara mendalam dalam diri seseorang melalui proses internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual. Akhlak tidak hanya dipahami 

sebagai tindakan lahiriah atau ekspresi perilaku yang terlihat, tetapi juga mencakup kondisi batin, motivasi, dan kecenderungan 

jiwa yang mendorong seseorang untuk melakukan kebaikan secara konsisten. Dalam perspektif pendidikan Islam, akhlak 

merupakan esensi pembentukan kepribadian yang tidak muncul secara instan, melainkan terbentuk melalui proses pembiasaan, 

penguatan nilai, dan pengalaman spiritual yang terus-menerus. Oleh karena itu, akhlak menjadi indikator penting untuk menilai 

kualitas seseorang dalam hubungannya dengan Allah, sesama manusia, serta dengan alam dan lingkungan sosialnya. [8] 

Pendidikan akhlak memiliki tujuan strategis untuk membangun kesadaran moral yang mantap pada peserta didik, sehingga 

mereka mampu memahami, mempertimbangkan, dan memilih tindakan yang sesuai dengan prinsip -prinsip kebaikan. Tujuan ini 

juga mencakup pengembangan kebiasaan-kebiasaan positif yang dilakukan secara berulang hingga menjadi karakter permanen 

dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, pendidikan akhlak berperan dalam membentuk kemampuan peserta didik untuk 

menciptakan dan menjaga keharmonisan, baik dalam mengelola diri pribadi melalui pengendalian emosi, penguatan integritas, 

dan penumbuhan rasa tanggung jawab maupun dalam menjalin hubungan sosial dengan masyarakat dan lingkungannya. Dengan 

demikian, pendidikan akhlak berfungsi sebagai sarana untuk menciptakan tatanan kehidupan yang lebih seimbang, damai, dan 

berkeadaban. 

Metode penanaman akhlak dalam pendidikan Islam mencakup berbagai pendekatan pedagogis yang telah diwariskan oleh 

tradisi keilmuan Islam. Salah satu metode paling fundamental adalah keteladanan (uswah hasanah), yaitu proses pendidikan 

melalui contoh nyata dan perilaku positif yang ditampilkan oleh guru, orang tua, atau tokoh panutan. Metode ini dianggap sangat 

efektif karena peserta didik cenderung meniru apa yang mereka lihat, bukan sekadar apa yang mereka dengar. [9] 

Selanjutnya, terdapat metode pembiasaan (ta‘wīdiyah), yaitu upaya membentuk karakter peserta didik melalui 

pengulangan tindakan positif secara terus-menerus sehingga nilai-nilai tersebut tertanam kuat dalam diri mereka. Pembiasaan 

memungkinkan peserta didik memiliki rutinitas moral yang stabil, seperti disip lin, kesopanan, kejujuran, dan tanggung jawab. 

[10] Metode berikutnya adalah penghayatan nilai, yang bertujuan menanamkan pemahaman mendalam terhadap makna, tujuan, 

dan hikmah dari nilai-nilai akhlak yang diajarkan. Melalui proses refleksi, pemaknaan spiritual, dan dialog pembelajaran, peserta 

didik diharapkan mampu menginternalisasi nilai-nilai tersebut sehingga mendorong mereka berperilaku baik bukan semata karena 

kewajiban, melainkan karena kesadaran dan keyakinan pribadi. 

Secara keseluruhan, konsep dan metode pendidikan akhlak tersebut membentuk suatu kerangka pembinaan karakter yang 

holistik, yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik, sehingga mampu menghasilkan 

generasi yang berkarakter mulia, beretika tinggi, dan memiliki kompetensi moral yang sesuai dengan tujuan pendidikan Islam. 

[11] 

 

Nilai Inti dalam Pendidikan Islam 

Nilai-nilai inti yang menjadi fondasi utama dalam pendidikan Islam mencakup seperangkat prinsip moral dan etika yang 

berfungsi sebagai pedoman dalam membentuk kepribadian dan karakter peserta didik. Nilai-nilai tersebut tidak hanya memiliki 

makna normatif, tetapi juga berperan penting sebagai orientasi perilaku yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, 

baik pada ranah pribadi, sosial, maupun profesional. Di antara nilai-nilai fundamental yang dimaksud adalah shiddiq (kejujuran), 

amanah (tanggung jawab), inzibath (disiplin), ‘adl (keadilan), dan ihtiram (saling menghormati). Seluruh nilai ini memilik i 

kedudukan signifikan dalam pendidikan Islam karena mencerminkan esensi ajaran moral yang diajarkan oleh Al-Qur’an dan 

dicontohkan oleh Rasulullah SAW. [12] 

1) Nilai shiddiq (kejujuran) menekankan pentingnya kejujuran dalam tutur kata, tindakan, dan niat. Kejujuran dipandang 

sebagai fondasi integritas moral, yang memungkinkan peserta didik tumbuh menjadi pribadi yang dapat dipercaya dan 

menjunjung tinggi kebenaran. Nilai ini bukan hanya berkaitan dengan menghindari kebohongan, tetapi juga meliputi 

komitmen untuk berpegang pada prinsip keadilan dan transparansi dalam segala aspek kehidupan.  

2) Nilai amanah (tanggung jawab) merujuk pada kemampuan dan kesediaan seseorang untuk melaksanakan kewajiban yang 

diemban dengan penuh kesungguhan dan kejujuran. Dalam pendidikan Islam, amanah mencakup tanggung jawab terhadap 

diri sendiri, keluarga, masyarakat, lingkungan, dan terlebih lagi kepada Allah SWT. Penerapan nilai amanah akan 

membentuk karakter yang dapat dipercaya serta disiplin dalam menjalankan tugas-tugas kehidupannya. [13] 

3) Nilai inzibath (disiplin) menekankan pentingnya keteraturan, konsistensi, dan pengendalian diri dalam setiap aktivitas. 

Disiplin dalam konteks ini mencakup kepatuhan terhadap aturan, manajemen waktu yang baik, serta kemampuan 

mengendalikan emosi dan perilaku sesuai tuntunan syaria t. Peserta didik yang mampu menerapkan disiplin akan memiliki 

pola hidup yang terstruktur dan terarah. 

4) Nilai ‘adl (keadilan) merupakan prinsip universal yang mengajarkan kesetaraan, keseimbangan, dan perlakuan yang 

proporsional dalam setiap tindakan dan keputusan. Keadilan mendorong peserta didik untuk bersikap objektif, tidak 

memihak secara tidak adil, serta menghargai hak dan martabat sesama. Dengan demikian, nilai keadilan menjadi pilar 

penting dalam membangun masyarakat yang harmonis dan inklusif. [14] 

5) Nilai ihtiram (saling menghormati) berfungsi menanamkan sikap saling menghargai antarindividu, baik dalam perbedaan 

pendapat, latar belakang sosial, maupun status. Sikap saling menghormati menjadi dasar untuk membangun hubungan 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366


Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 927 - 

sosial yang sehat dan penuh empati, sehingga menciptakan suasana interaksi yang kondusif dalam lingkungan pendidikan 

maupun kehidupan bermasyarakat. 

Secara keseluruhan, nilai-nilai inti tersebut berperan dalam membentuk karakter yang kuat dan berakhlak mulia, yang 

sangat relevan untuk menjawab tantangan moral pada era modern. Dalam konteks perkembangan global yang seringkali ditandai 

dengan krisis etika, individualisme, dan disorientasi nilai, pendidikan Islam yang berlandaskan prinsip -prinsip ini memiliki 

peran strategis dalam menghasilkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga unggul dalam integritas 

moral dan kematangan spiritual. [15] 

 

B. Tanggung Jawab Sosial dalam Pendidikan Islam 

Konsep Kepemimpinan dan Amanah 

Dalam perspektif Islam, konsep kepemimpinan (imāmah) dan amanah memiliki posisi yang sangat sentral dalam 

pembentukan karakter individu. Islam menegaskan bahwa setiap manusia, tanpa terkecuali, memikul peran sebagai pemimpin, 

baik dalam lingkup dirinya sendiri, keluarga, maupun masyarakat luas. Kepemimpina n ini tidak hanya dipahami sebagai jabatan 

formal, tetapi lebih jauh merupakan tanggung jawab moral yang kelak akan dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT. Oleh 

karena itu, setiap perilaku, keputusan, dan tindakan seseorang harus dilandasi kesadaran bahwa ia memiliki amanah yang wajib 

dijaga dan ditunaikan secara benar. [16] 

Dalam konteks pendidikan Islam, lembaga pendidikan memiliki tugas yang sangat penting dalam membentuk generasi 

yang memiliki kesadaran kepemimpinan yang berorientasi pada nilai-nilai moral dan sosial. Peserta didik perlu dibekali 

kemampuan untuk memahami bahwa kepemimpinan tidak hanya berkaitan dengan otoritas, tetapi juga mencakup komitmen untuk 

memberikan manfaat, melindungi hak orang lain, serta menciptakan perubahan positif di lingkungan sekitarnya. Oleh sebab itu, 

lembaga pendidikan Islam dituntut untuk menciptakan peserta didik yang tidak hanya unggul dalam aspek akademik, tetapi juga 

memiliki kepekaan sosial, kepedulian terhadap sesama, serta kemampuan berkontribusi dalam pembangunan masyarakat secara 

konstruktif. 

 

Pembentukan Khairu Ummah 

Salah satu tujuan ideal pendidikan Islam adalah membentuk khairu ummah, yakni umat terbaik yang mampu menjalankan 

fungsi sosial, spiritual, dan kemanusiaannya secara optimal. Konsep khairu ummah tidak hanya menekankan kesalehan individual, 

tetapi juga kesalehan sosial yang diwujudkan melalui berbagai tindakan nyata untuk kebaikan bersama. Dalam kerangka ini, 

pendidikan Islam berupaya menumbuhkan sejumlah karakter penting pada peserta didik.  

Pertama, peserta didik diharapkan memiliki tingkat kepedulian sosial yang tinggi, yaitu kemampuan untuk memahami 

kondisi masyarakat, merespons kebutuhan sosial, serta terlibat dalam kegiatan yang berdampak positif bagi lingkungan. Kedua, 

mereka perlu memiliki kemampuan menjalankan prinsip amar ma’ruf nahi munkar, yaitu mendorong kebaikan dan mencegah 

kemungkaran dengan cara -cara yang bijaksana dan berlandaskan hikmah. Ketiga, pembentukan khairu ummah juga meliputi 

pengembangan rasa empati, solidaritas, dan tanggung jawab kolektif, yang menjadi fondasi hubungan sosial yang harmonis dan 

berkeadaban. [17] 

Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam memegang peran strategis sebagai wadah pembinaan generasi yang memiliki 

integritas moral dan komitmen sosial. Melalui kurikulum, kegiatan pembelajaran, serta budaya sekolah yang bernuansa nilai-nilai 

Islam, peserta didik dibimbing untuk menjadi individu yang mampu berpartisipasi aktif dalam membangun masyarakat, 

menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, serta menjadi pelopor dalam mewujudkan tatanan sosial yang lebih baik. Dengan 

demikian, pendidikan Islam tidak hanya melahirkan generasi yang cerdas secara intelektual, tetapi juga umat yang responsif, 

peduli, dan siap mengambil peran konstruktif dalam kehidupan bermasyarakat. 

 

C. Implementasi Nilai Etika dan Akhlak dalam Lembaga Pendidikan Islam 

Integrasi dalam Kurikulum 

Implementasi nilai-nilai etika dan akhlak dalam lembaga pendidikan Islam dapat dilakukan melalui proses integrasi yang 

sistematis dalam kurikulum. Pendidikan karakter berbasis Islam tidak seharusnya dipahami sebagai materi yang hanya diajarkan 

dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), tetapi harus diinterkoneksikan ke seluruh mata pelajaran dan aktivitas 

pembelajaran di sekolah. Pendekatan lintas disiplin ini memungkinkan nilai-nilai moral tertanam secara holistik melalui setiap 

pengalaman belajar yang dialami peserta didik. Dengan demikian, setiap guru dari berbagai bidang studi turut berperan sebagai 

pendidik karakter, bukan hanya guru PAI. [18] 

Selain itu, pendekatan pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning) menjadi metode penting dalam 

menginternalisasikan nilai etika dan akhlak. Kegiatan seperti proyek sosial, pengabdian masyarakat, kegiatan bakti lingkungan , 

dan kerja kelompok memberikan kesempatan bagi peserta didik untuk mengalami secara langsung penera pan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan nyata. Aktivitas tersebut melatih sikap empati, tanggung jawab, kolaborasi, dan kepedulian sosial, sehingga 

proses pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapi juga menyentuh ranah afektif dan psikomotorik. [19] 

Lebih jauh, integrasi nilai moral juga diwujudkan melalui evaluasi karakter, yaitu penilaian yang tidak hanya berorientasi 

pada pencapaian akademik, melainkan juga mengukur aspek moralitas, akhlak, dan perilaku keseharian peserta didik. Evaluasi 

ini mencakup penilaian terhadap kedisiplinan, kejujuran, sikap tanggung jawab, kerjasama, dan kemampuan berinteraksi secara 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366


Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 928 - 

etis dengan lingkungan. Model evaluasi seperti ini mendorong peserta didik untuk mengembangkan karakter secara konsisten dan 

berkelanjutan, karena keberhasilan mereka diukur tidak hanya dari segi pengetahuan tetapi juga dari kualitas kepribadian.  

 

Lingkungan dan budaya sekolah islami 

Selain kurikulum, lingkungan dan budaya sekolah merupakan elemen fundamental dalam mendukung implementasi nilai 

etika dan akhlak dalam pendidikan Islam. Lingkungan pendidikan yang berkualitas tidak hanya ditentukan oleh aspek fisik, teta pi 

juga oleh atmosfer sosial dan budaya yang terbentuk dalam keseharian sekolah. [20] 

Salah satu unsur penting adalah keberadaan fasilitas ibadah yang memadai, seperti masjid atau musala yang nyaman, 

bersih, dan mudah diakses oleh seluruh warga sekolah. Fasilitas tersebut menjadi pusat pembinaan spiritual dan moral yang 

memungkinkan peserta didik membiasakan diri dalam melaksanakan ibadah secara disiplin.  

Budaya sekolah yang mengedepankan disiplin dan sopan santun juga memiliki peran signifikan dalam pembentukan 

karakter. Tata tertib sekolah, etika berpakaian, cara berinteraksi, dan kebiasaan penghormatan kepada guru dan sesama siswa 

menjadi sarana praktis dalam melatih kebiasaan akhlak mulia. Kebiasaan ini, jika d ipupuk secara konsisten, akan membentuk 

sikap positif yang melekat pada diri peserta didik. 

Selain itu, interaksi sosial yang terbangun di lingkungan sekolah harus mencerminkan nilai-nilai Islami, seperti sikap saling 

menghormati, tolong-menolong, toleransi (dalam batas syar‘i), dan menjunjung tinggi keadilan. Lingkungan sosial yang sehat 

dan harmonis memberikan ruang bagi peserta didik untuk belajar bersosialisasi dengan cara yang beradab sesuai dengan prinsip-

prinsip Islam. [21] 

Elemen yang paling penting dalam budaya sekolah Islami adalah keteladanan guru. Guru tidak hanya berfungsi sebagai 

penyampai ilmu, tetapi juga sebagai figur moral yang menjadi panutan bagi peserta didik. Integritas, kepribadian, dan perilaku 

guru menjadi cermin bagi siswa dalam mengembangkan akhlak mereka. Seorang guru yang konsisten menunjukkan akhlak terpuji 

seperti kejujuran, kesabaran, kedisiplinan, dan rasa kasih sayang dapat menjadi instrumen utama dalam keberhasilan pembinaan 

akhlak di lembaga pendidikan Islam. Keteladanan yang kuat seringkali lebih efektif daripada sekadar penyampaian materi, karena 

siswa cenderung meniru perilaku nyata yang mereka saksikan setiap hari. [22] 

Dengan demikian, implementasi nilai etika dan akhlak dalam pendidikan Islam memerlukan sinergi antara kurikulum, 

lingkungan fisik, budaya sosial, dan keteladanan individu yang terlibat dalam proses pendidikan. Pendekatan yang komprehensif  

ini diharapkan mampu membentuk peserta didik yang unggul tidak hanya dalam aspek akademik, tetapi juga dalam karakter, 

moralitas, dan spiritualitas. 

 

D. Dampak Pendidikan Akhlak terhadap Masyarakat 

Pendidikan akhlak dan etika dalam perspektif Islam memiliki potensi besar untuk memberikan dampak yang sangat 

signifikan terhadap kehidupan masyarakat secara luas. Ketika nilai-nilai moral dan spiritual tertanam dengan baik dalam diri 

peserta didik, maka pengaruhnya tidak hanya dirasakan pada tataran individual, tetapi juga pada struktur sosial dan budaya 

masyarakat. Pendidikan akhlak berfungsi sebagai instrumen pembentukan karakter yang dapat menghasilkan perubahan sosial 

yang bersifat konstruktif dan berkelanjutan. [23] 

1) Pendidikan akhlak dapat mendorong terciptanya masyarakat yang harmonis dan toleran. Masyarakat yang dihuni oleh 

individu-individu berakhlak mulia akan lebih mudah membangun hubungan sosial yang damai, saling menghargai 

perbedaan, dan menghindari konflik. Nilai seperti empati, kesabaran, dan penghormatan antarindividu menjadi landasan 

bagi terciptanya kehidupan sosial yang kondusif. 

2) Pendidikan akhlak berkontribusi terhadap peningkatan keadilan sosial dan kepedulian terhadap sesama. Individu yang telah 

menginternalisasi nilai-nilai keadilan, amanah, dan tanggung jawab sosial akan lebih peka terhadap persoalan ketidakadilan, 

kemiskinan, dan kebutuhan masyarakat di sekitarnya. Hal ini dapat memunculkan berbagai inisiatif sosial, seman gat gotong 

royong, serta budaya tolong-menolong yang memperkuat solidaritas sosial. 

3) Pendidikan akhlak Islam juga berperan dalam membentuk warga global yang berakhlak, yaitu individu yang mampu 

berinteraksi dalam konteks global tanpa kehilangan identitas moralnya. Dengan menguasai nilai-nilai universal Islam seperti 

kejujuran, integritas, dan penghormatan terhadap martabat manusia, peserta didik siap menghadapi tantangan globalisasi 

dengan sikap yang bertanggung jawab dan beretika. 

4) Pendidikan akhlak relevan pula dalam konteks modern, terutama dalam penguatan literasi digital yang beretika . Di era 

teknologi informasi, peserta didik diharapkan mampu menggunakan media digital secara bijak, menghindari perilaku 

menyimpang seperti ujaran kebencian, penyebaran hoaks, cyberbullying, dan penyalahgunaan data. Nilai akhlak menjadi 

pedoman dalam membangun budaya digital yang sehat dan bertanggung jawab. [24] 

Secara keseluruhan, pendidikan akhlak dalam lembaga pendidikan Islam memainkan peranan yang sangat penting dalam 

proses transformasi sosial. Melalui proses pembinaan karakter yang terstruktur dan berkelanjutan, lembaga pendidikan Islam 

dapat melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas secara kognitif, tetapi juga matang secara moral dan mampu mengambil peran 

strategis dalam membangun masyarakat yang lebih beradab, adil, dan harmonis. 

 

IV. SIMPULAN 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366


Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 929 - 

Etika, akhlak, dan tanggung jawab sosial merupakan fondasi utama dalam bangunan pendidikan Islam. Ketiga aspek ini 

tidak hanya berfungsi sebagai pedoman perilaku individual, tetapi juga sebagai kerangka moral yang mengatur hubungan manusia 

dengan Tuhan, sesama, dan lingkungannya. Oleh karena itu, proses penanamannya harus dilakukan melalui pendekatan yang 

komprehensif dan sistematis, baik melalui integrasi nilai-nilai dalam kurikulum, penerapan metode pembelajaran yang berbasis 

keteladanan, maupun melalui pembentukan budaya institusi pendidikan yang mencerminkan nilai-nilai moral tersebut. 

Dalam konteks kurikulum, nilai-nilai etika dan akhlak tidak cukup diajarkan sebagai mata pelajaran terpisah, melainkan 

perlu diinternalisasikan ke dalam seluruh mata pelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan proyek pembelajaran. Sementara itu, 

keteladanan pendidik merupakan faktor kunci, karena perilaku guru menjadi model konkret bagi peserta didik dalam memahami 

serta mempraktikkan nilai-nilai moral dalam kehidupan nyata. Budaya pendidikan yang kondusif , misalnya lingkungan sekolah 

yang menjunjung tinggi kejujuran, kedisiplinan, dan saling menghargai akan memperkuat proses internalisasi nilai tersebut. 

Lembaga pendidikan Islam memiliki peran strategis dalam membentuk generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga unggul secara moral, spiritual, dan sosial. Melalui pendidikan akhlak yang efektif, peserta didik diarahkan untuk 

menjadi individu yang berkarakter mulia, memiliki kepedulian terhadap sesama, mampu berkontribusi bagi masyarakat, serta 

bertanggung jawab terhadap kemajuan bangsa. 

Dengan demikian, penguatan nilai-nilai etika dan akhlak merupakan investasi jangka panjang bagi pembangunan 

peradaban. Nilai-nilai tersebut menjadi tenaga penggerak bagi terciptanya masyarakat yang harmonis, berkeadilan, dan 

berorientasi pada kesejahteraan kolektif. Dalam jangka panjang, pendidikan akhlak yang kokoh akan melahirkan generasi yang 

mampu menghadapi perubahan zaman tanpa kehilangan prinsip moral, sehingga berperan aktif dalam membangun peradaban 

yang lebih beradab, damai, dan berkelanjutan 

 

 

V. REFERENSI 

Ddk, Feny Rita Fiantika, Metodologi Penelitian Kualitatif. In Metodologi Penelitian Kualitatif , Rake Sarasin, 2022 

<https://doi.org/10.31237/osf.io/jhxuw> 

Bukhari, Ahmad, ‘Pendidikan Islam Dan Pembangunan Karakter’, Pendidikan Karakter, 10 (2017), 89–103 

Dawami, Asep, Imas Kania Rahman, Hasbi Indra, and Santi Lisnawati, ‘Upaya Meningkatkan Intelegensi Melalui Pembentukan 

Kepribadian’, Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2023), 180–202 <https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i2.9345> 

Fauzi, M Ihsan, and Tutik Hamidah, ‘Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur ’ an’, Journal Al-Irfani: Studi Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 2 (2021), 14–25 

Fika, Ratna Pratiwi, ‘Konsep Kepemimpinan Islam ( Studi Komparatif Al-Qur ’ an Dan Hadis )’, Karakter: Jurnal Riset Ilmu 

Pendidikan Islam, 2 (2025), 294–306 <https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Karakter> 

Hakami, Yazid, Musli, Shalahudin, and Aprizal Wahyudi Diprata, ‘Strategi Pembelajaran Al-Qur’an Hadis Dalam Meningkatkan 

Kemampuan Membaca Al-Qur’an Siswa Disekolah Menengah Pertama Islam Terpadu Muslimatul Ittihadziah Parit Subulus 

Salam Desa Pancur Kecamatan Keritang Kabupaten Indragiri Hilir Riau’, Jurnal Humaniora, Ekonomi Syariah Dan 

Muamalah, 1 (2023), 157–69 <https://doi.org/10.38035/jhesm.v1i3.89> 

Hamdi, Muhammad, Muhammad Awie Mas’ud, and Faelasup, ‘Perkembangan Pndidikan Islam Dari Masa Klasik Hingga Masa 

Moderen Di Indonesia’, Juperan: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran , 3 (2025) 

Hanif Muhammad, Mustafida Fita Nuranti, ‘Strategi Guru Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Madrasah Ibtidaiyah Bustanul 

Ulum Kota Batu’, Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah , 1 (2019), 78 

<http://www.riset.unisma.ac.id/index.php/JPMI/article/view/3137/2823> 

Haris, Abdul Gaffar, ‘Revitalisasi Pemikiran Pendidikan Islam Klasik Dalam Konteks Pendidikan Indonesia Masa Kini 

Menumbuhkan’, Jurnal Studi Pemikiran Pendidikan Islam Volume , 1 (2024), 74–89 

Ilham, Muhammad, ‘Merancang Kurikulum Pendidikan Islam Yang Mengakomodasi Kebutuhan Spiritual Dan Intelektual’, 

Jurnal Arriyadhah, XXI (2024), 20–28 

Indrawan, Irjus, Yeni Lestari, Putri Mailani, Alridho Fransiska, and Universitas Islam Indragiri, ‘MEDIA SOSIAL DAN KRISIS 

AKHLAK: PERAN STRATEGIS PENDIDIKAN ISLAM’, Jurnal Inovasi Pembelajaran Progresif , 6 (2025), 404–22 

<https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp> 

Luthfiyani, Putri Wahidah, Alwizar Alwizar, and Djeprin E. Hulawa, ‘Perbandingan Konsep Pendidikan Akhlaq Menurut Ibnu 

Miskawaih Dan Ibnu Sahnun’, Hamalatul Qur’an : Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an , 5 (2024), 490–98 

<https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.285> 

Muhammad Hafizd Fauzi, Salwa Salsabila, Aghnia I’lmi Diniyati, Annisa Rizki Pebriani, Raden Ayu Intan Fithriya, and Edi 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366


Jurnal Manajemen Pendidikan   Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 – 930 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp   e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296  
  Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan 
 

- 930 - 

Suresman, ‘Integrasi Nilai Islam Dan Inovasi Pembelajaran Dalam Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi Dalam 

Perspektif Akademik Dan Keagamaan’, Reflection : Islamic Education Journal , 2 (2025), 186–96 

<https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.771> 

Muhammad Nuzuli, Rahma Yulia Putri, and Ilian Ikhsan, ‘Implementasi Nilai-Nilai Islam Sebagai Rekonstruksi Generasi 

Berkarakter’, DIAJAR: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 4 (2025), 102–8 <https://doi.org/10.54259/diajar.v4i1.3637> 

Mumtahanah, ‘Peran Lingkungan Belajar Dalam Meningkatkan Kualitas Pembelajaran Pendidikan Agama Islam’, MARUKI: 

Jurnal Pendidikan Dan Pengabdian , 2025, 1–10 

Naimah, Konik, ‘Pendidikan Agama Islam Sebagai Basic Education Anak Usia Dini’, El-Wahdah: Jurnal Pendidikan , 1 (2020), 

91–100 

Nurgenti, S. (2024). Revitalisasi nilai pendidikan Islam Imam al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin. Ngaji: Jurnal Pendidikan Islam, 

4, 105–115. 

Nurul Syafawani, Tuti Nurhayati, elvi Yanti, ‘Pendidikan Islam Dan Pembentukan Akhlak Anak Dalam Prespektif Al-Qur’an’, 

Cendekia Pendidikan, 14 (2024), 1–8 

Rahman, Risha Nursabila, Dadang Sundawa, and Neiny Ratmaningsih, ‘Pengembangan Pendidikan Karakter Dan Keterampilan 

Sosial Siswa Melalui Kegiatan Parents Day’, Didaktika: Jurnal Kependidikan , 14 (2025), 565–74 

Ramadani, Intan Suci, Ratna Sri Wahyuni, and Gusmaneli, ‘Integrasi Nilai - Nilai Islam Dalam Dunia Pendidikan: Menjawab’, 

Journal of Religion and Social Community , 1 (2025), 169–74 

Salsabila, Diva Kurnia Dwi, Nanda Fitriyah, Ahsin Haris Ulinnuha, and Muh Zamroni, ‘Prinsip Keadilan Dalam Syariat Islam : 

Antara Kewajiban Berlaku Adil’, Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan , 2 (2025), 680–85 

Siti Maesaroh, Charmelia Nuraini, and Mar’atu Nafilah, ‘Pendidikan Agama Islam Islam Menghadapi Tantangan Modernisasi’, 

Journal Central Publisher, 1 (2024), 964–75 <https://doi.org/10.60145/jcp.v1i8.190> 

Sumartik, ‘Implementasi Pendidikan Inklusif Di Sekolah’, ANALYSIS: Journal of Education , 2 No. 1 (2024), 195–203 

<https://ejournal.edutechjaya.com/index.php/analysis> 

Suraya, Dayang Sufi, ‘Pengaruh Pendidikan Akhlak Berbasis Al-Qur’an Terhadap Pembentukan Karakter Anak Usia Dini’, 

Jurnal Media Akademika, 2 (2024), 1–12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

