Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

MENGGALI NILAI-NILAI ETIKA, AKHLAK, DAN TANGGUNG JAWAB
SOSIAL PADA LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM

Nur Hayati ), Ifqotus Zahroh ¢

%) Universitas Islam Negeri Madura, Pamekasan, Indonesia

Ye-mail korespondensi: hnl801726(@gmail.com

Article history: received 01 October 2025; revised 12 November 2025, accepted 04 December 2025  DOI : https://doi.org/10.33751/jmp.v13i2.13096

Abstrak. Pendidikan Islam memiliki posisi yang sangat strategis dalam proses pembentukan karakter peserta didik, khususnya melalui
proses internalisasi nilai-nilai fundamental yang mencakup etika, akhlak, serta tanggung jawab sosial. Peran strategis ini tampak dari
kemampuannya dalam mengarahkan peserta didik tidak hanya menuju pencapaian kompetensi kognitif, tetapi juga pembinaan moral
dan spiritual yang menjadi dasar terbentuknya kepribadian yang utuh. Dalam konteks tersebut, artikel ini berupaya mengkaji secara
komprehensif fondasi nilai dalam pendidikan Islam, termasuk prinsip-prinsip normatif yang menjadi pedoman dalam pembentukan
karakter. Selain itu, pembahasan juga diarahkan pada bagaimana nilai-nilai tersebut diimplementasikan dalam kurikulum formal
maupun dalam lingkungan Pendidikan baik melalui proses pembelajaran, pembiasaan, maupun keteladanan pendidik yang secara
keseluruhan berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai. Artikel ini juga menganalisis relevansi penanaman nilai etika, akhlak, dan
tanggung jawab sosial dalam membentuk generasi yang tidak hanya memiliki kecerdasan intelektual, tetapi juga berakhlak mulia,
berintegritas, dan memiliki kepekaan sosial. Temuan dalam analisis menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai keislaman ke dalam seluruh
aspek penyelenggaraan pendidikan, mulai dari perencanaan dan pelaksanaan kurikulum, keteladanan yang ditunjukkan oleh para
pendidik, hingga pembentukan budaya institusi yang bernuansa religius dan etis, memberikan kontribusi signifikan terhadap lahirnya
insan kamil yaitu manusia yang memiliki keseimbangan dalam aspek intelektual, spiritual, moral, dan sosial. Selain itu, artikel ini
memperkuat argumentasi ilmiah melalui penggunaan referensi empiris yang bersumber dari berbagai jurnal terindeks dalam lima tahun
terakhir, sehingga analisis yang disajikan tidak hanya memiliki dasar teoretis yang kuat, tetapi juga terverifikasi oleh temuan penelitian
kontemporer yang relevan dengan perkembangan pendidikan Islam saat ini.

Kata Kunci: Pendidikan Islam; akhlak; etika; tanggung jawab sosial

EXPLORING ETHICAL VALUES, MORALITY, AND SOCIAL RESPONSIBILITY IN ISLAMIC EDUCATIONAL
INSTITUTIONS

Abstract. Islamic education holds a highly strategic position in shaping students’ character, particularly through the internalization of
fundamental values that encompass ethics, morality, and social responsibility. This strategic roleis evident in its ability to guide learners
not only toward cognitive competence but also toward moral and spiritual development, which serves as the foundation of a holistic
personality. In this context, this article seeks to comprehensively examine the value foundations in Islamic education, including the
normative principles that guide character formation. The discussion also focuses on how these values are implemented in the formal
curriculum and within the educational environment through learning processes, habitual practices, and the exemplary conduct of
educators which together function as a medium for value internalization. This article further analyzes the relevance of instilling ethical,

moral, and social responsibility values in forming a generation that possesses notonly intellectual intelligence but also noble character,

integrity, and social awareness. Findings from the analysis indicate that integrating Islamic values into all aspects of educational
implementation from curriculum planning and execution to the model provided by educators and the development of a religious and
ethical institutional culture significantly contributes to the creation of insan kamil, individuals who embody a balance of intellectual,

spiritual, moral, and social dimensions. Moreover, this article strengthens its scholarly arguments by drawing on empirical references

from various indexed journals published within the last five years. As a result, the analysis presented is not only grounded in strong
theoretical foundations but is also validated by contemporary research findings relevant to the current developments in Islamic
education.

Keywords:  Islamic education, morality, ethics, social responsibility

oPEN~| AcCESS
-923 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366
https://doi.org/10.33751/jmp.v13i2.13096

Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

I. PENDAHULUAN

Pendidikan Islam pada hakikatnya bukan sekadar suatu proses transmisi ilmu pengetahuan dari pendidik kepada peserta
didik, sebagaimana dipahami dalam paradigma pendidikan konvensional, tetapijuga merupakan suatu proses pembinaan yang
dirancang untuk menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan etis yang bersumber dari ajaran Al-Qur’an dan Sunnah Nabi
Muhammad SAW. Dalam perspektif Islam, pencarian ilmu pengetahuanmerupakan bagian integraldari ibadah dan jalan menuju
pembentukan pribadi yang sempurna. Oleh karena itu, pendidikan tidak hanya diarahkan pada pengembangan aspek kognitif
semata, melainkan juga pada pembentukan karakterdan penguatan fondasimoralitas yang dapat menjadipedoman bagipeserta
didik dalam menjalani kehidupan. [1]

Nilai-nilai moral yang menjadilandasan pendidikan Islam meliputi sejumlah prinsip yang memiliki relevansi universal.
Kejujuran (shiddig) merupakan fondasiutama yangmenentukan kualitas diriseorang individu dalam menjalanihubungan vertikal
dengan Allah maupun hubungan horizontal dengan sesama manusia. Amanah menggambarkan kualitas tanggung jawab dan
kepercayaan yangharus dipenuhi baik dalam konteks akademik, sosial, maupun profesional. Keadilan dipahamisebagai prinsip
perlakuan setara dan proporsional dalamberinteraksiserta mengambilkeputusan, sedangkandisiplin mencerminkan kemampuan
mengatur diri dan komitmen terhadap aturan yang berlaku. Sikap saling menghormati menjadinilai penting yang memelihara
harmoni, toleransi, dan keadaban dalam kehidupan sosial. Seluruh nilai ini membentuk konstruksimoralyangkomprehensif, yang
jika ditanamkan secara konsisten akan menghasilkan individu dengan integritas yang tinggi. [2]

Penanaman nilai-nilai tersebut tidak dapat dilakukan secara instan, melainkan harus melalui proses pendidikan yang
dirancang secara sistematis dan berkesinambungan. Pendidikan Islam menggunakan berbagai pendekatan, seperti keteladanan
(uswah hasanah),pembiasaan perilaku positif (ta ‘widiyah), serta refleksi dan internalisasi nilai melalui proses pembelajaran. Hal
ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam lebih menekankan proses pembentukan karaktersecara holistik yang menggabungkan
domain kognitif, afektif, dan psikomotorik untuk membentuk kepribadian berakhlak mulia.

Dalam konteks kehidupan modern yang ditandai oleh perkembangan teknologi yang pesat, perubahan sosial yang cepat,
serta globalisasi yangsemakin luas, peran pendidikan Islam mengalamitransformasidan perluasan yangsignifikan. Pendidikan
Islam kini dihadapkanpada tuntutan untuk melahirkan generasiyangtidak hanya kompeten secara akademik, tetapijuga memiliki
kemampuan berpikirkritis, kepekaan sosialyang tinggi, serta kemampuan beradaptasidengan perubahan zaman. Generasi masa
kini menghadapi berbagai tantangan moral, seperti menurunnya etika dalam penggunaan teknologi digital, meningkatnya
individualisme, dan berkurangnya empati dalam relasisosial. [3] Oleh karena itu, pendidikan Islam harus mampu membenkan
landasan spiritual dan moral yang kuat sehingga peserta didik mampu menghadapitantangan tersebut secara bijaksana.

Lebih jauh, pendidikan Islam memiliki tanggung jawab untuk membentuk individu yang mampu memberikan kontribusi
nyata bagimasyarakat,bangsa,danumat manusia. Kepekaan sosialmenjadisalah satu aspek pentingyangharus dikembangkan,
karena peserta didik diharapkan dapat memainkan peran aktif dalam memecahkan berbagaipersoalan sosial seperti kemiskinan,
ketidakadilan, dan kerusakan lingkungan. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya menekankan pencapaian hasil
akademik, tetapijuga menekankan pembentukan insan yangmemilikikepedulian, tanggung jawab sosial, dan komitmen tethadap
nilai-nilai kemanusiaan.

Secara keseluruhan, pendidikan Islam mengemban tugas besaruntukmenanamkannilai-nilai luhur yangdiperlukan dalam
membentuk pribadi berkarakter mulia dan berdaya saing tinggi. Proses pendidikan yang berbasis nilai-nilai moral dan spiritual
tersebut diharapkan dapat melahirkan generasi yangtidak hanya unggul dalam aspek intelektual, tetapijuga memiliki integritas
moral, spiritualitas yang mendalam, serta kemampuan memberikan kontribusi positif dalam kehidupan sosial. [4] Dengan
karakteristik demikian, peserta didik mampu menjadiagen perubahan yangmembawa kemaslahatan bagidiri sendiri, masyarakat,
dan peradaban umat manusia secara luas.

Urgensi penanamannilai-nilai etika, akhlak, serta tanggung jawab sosialdalam dunia pendidikan padamasa kinisemakin
mengemuka danmenjadiperhatian serius seiring dengan meningkatnya kompleksitastantangan globalyangdihadapimasyarakat
modern. Berbagai gejala sosial seperti degradasi moral yang terjadisecara berkelanjutan, melemahnya karakter individu yang
tercermin dalam ketidakstabilan integritas personal, serta berkurangnya kepedulian sosial terhadap persoalan-persoalan
kemasyarakatan menandaiadanyakrisis nilai yangmengkhawatirkan. Degradasimoraltidak hanya tampak pada perilaku individu
dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga tercermin dalam fenomena sosial seperti meningkatnya intoleransi, kekerasan,
penyalahgunaan teknologi, dan rendahnya etika berkomunikasi di ruang publik maupun digital.

Demikian pula, krisis karakter menjadi indikasi bahwa generasi muda menghadapi tantangan dalam menginternalisasi
nilai-nilai fundamental yangseharusnya menjadidasarpembentukankepribadian, sepertikejujuran, disiplin, tanggung jawab, dan
rasa empati. Di sisi lain, menurunnya kepedulian sosialmenunjukkan bahwa interaksiantarmanusia semakin tergerus oleh gaya
hidup individualistik, yang membuat masyarakat cenderung mengabaikan solidaritas dan peran sosialnya sebagai makhluk
bermasyarakat. Kondisi tersebut tidak hanya berdampak pada hubungan interpersonal, tetapi juga mempengaruhi tatanan sosial
secara lebih luas, sehingga diperlukan intervensisistematis yangmampu mengarahkan kembaliperilaku dan pola pikirmasyarakat
kepada nilai-nilai keutamaan.

Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam memiliki peran yang sangat strategis karena tidak hanya berfungsi
mentransferilmu pengetahuan, tetapijuga bertanggungjawab membentuk karakter dan spiritualitas peserta didik secara integra 1.
Pendidikan Islam menekankan pembinaan akhlak sebagai inti dari proses pendidikan, sehingga nilai-nilai moral, spiritual, dan
sosial dapat tertanam secara mendalam melalui pendekatan pembelajaran yang holistik. Oleh sebab itu, pembahasan mengenai

oPEN~| AcCESS
-924 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

nilai etika, akhlak,dan tanggungjawab sosial dalam pendidikan Islam menjadisangat pentinguntuk dikaji, baik dariaspek te oritis
maupun praktis. [5]

Kajian tersebut tidak hanya diperlukan untukmemperkaya wacana akademik, tetapijuga berfungsisebagailandasan dalam
merumuskan strategi pendidikan yangrelevan dengan kondisi sosial kontemporer. Dengan adanya pemahaman yangmendalam
mengenai nilai-nilai tersebut, lembaga pendidikan Islam dapat mengembangkan kurikulum, metode pembelajaran, dan
lingkungan pendidikan yang lebih efektif dalam membentuk generasi yang berkarakter mulia, berintegritas, dan memiliki
sensitivitas sosial yang tinggi. Dengan demikian, penelitian dan telaah tethadap penanaman nilai etika, akhlak, dan tanggung
jawab sosialdalam lembaga pendidikan Islam merupakan langkah yangsangat signifikan dalam menghadapitantangan moraldan
sosial diera global yang penuh dinamika.

II. METODE PENELITIAN

Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian kualitatif dengan menerapkan pendekatan studi pustaka (library
research). Pendekatan iniberfokus pada proses sistematis dalam mengumpulkan, mengkaji, serta menganalisis berbagaisumber
literatur yang memiliki relevansi dengan tema penelitian, yakniterkait kompetensisupervisor. Dalam praktiknya, penelitian ini
menghimpun bera gam referensiakademik meliputibuku ilmiah, artikel jurnal, laporan penelitian, serta dokumen-dokumenlain
yang memiliki keterkaitan langsung dengan permasalahan yangditelaah. [6]

Prosedur penelitian dimulai dengan inventarisasi literatur yang dianggap relevan, kemudian dilanjutkan dengan proses
penelaahan secarakritis dan mendalam terhadap substansiyangterkandungdalam literaturtersebut. Tahapan inibertujuanuntuk
mengidentifikasi gagasan pokok, konsep-konsep fundamental, serta temuan pentingyangmenjadilandasan dalam penyusunan
analisis dan kesimpulan penelitian. Dengan demikian, hasil penelitian ini tidak bersumber dari data empiris lapangan, tetapi
sepenuhnya berasal dari analisis konseptual dan teoritis terhadap data sekunder yang diperoleh melalui kajian pustaka.

Selaras dengan pendekatan kualitatif, penelitian ini memanfaatkan data deskriptif yang diambil dari berbagaiteks dan
dokumen sebagaibahan analisis. Metode analisis yang diterapkan adalah analisis deskriptif, yaknisuatu teknik yangbertujuan
memberikan penjelasan secara runtut, sistematis, dan mendalam mengenai objek penelitian. Melalui analisis ini, penulis
berupaya menyajikan gambaran yang komprehensif, objektif, analitis, serta kritis mengenaiperan dan k ompetensi supervisor
dalam konteks manajemen pendidikan.

I1I. HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Fondasi Etika dan Akhlak dalam Pendidikan Islam
Sumber Etika Islam

Sumber utama dalam perumusan nilai-nilai etika dan akhlak dalam pendidikan Islam berakar pada dua landasan
fundamental yang memiliki kedudukan tertinggi dalam ajaran Islam. [7]

1. Al-Qur’an berfungsi sebagai pedoman universal yang memuat prinsip-prinsip moralitas secara lengkap, sistematis, dan
komprehensif. Al-Qur’an tidak hanya memberikan arahan mengenai perilaku individu dalam kehidupan sehari-hari, tetapi
juga menyajikan nilai-nilai normatif yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama manusia, serta dengan
lingkungan sosial dan alam sekitarnya. Ayat-ayatnya mengandung ajaran tentang kejujuran, keadilan, amanah, kesabaran,
kasih sayang, dan berbagai nilai kemanusiaan lainnya yang menjadi fondasi utama pembentukan karakter peserta didik.
Dengan demikian, Al-Qur'an menjadisumber rujukan moral yang bersifat universal, transhistoris, dan dapat dijadikan
pedoman dalam setiap konteks ruang dan waktu.

2. Sunnah atauhadis Nabi Muhammad SAW menjadi sumber autentik yang melengkapi dan memperkuat ajaran Al-Qur’an,
terutama dalam halimplementasi praktis nilai-nilai etika. Sunnah memberikan gambaran konkret mengenai bagaimana
prinsip-prinsip moraldalam Al-Qur’an diwujudkan secara nyata melalui perilaku, ucapan, dan keteladanan Nabi. Melalui
Sunnah, para pendidik dan peserta didik dapat memahamimodelakhlakRasulullah sebagaiuswah hasanah (teladan terbaik)
yang dapat dijadikan acuan dalam membentuk perilaku etis dalam kehidupan pribadi, sosial, maupun profesional. Sunnah
juga berperan sebagai penjelas (bayan) terhadap nilai moral yang terkandung dalam Al-Qur’an, sehingga keduanya
membentuk kerangka etika Islam yang saling melengkapi dan tidak dapat dipisahkan.

Kedua sumber utama ini secara simultan menyusun suatu struktur nilai yang komprehensif untuk mendukung proses
pembentukan kepribadian peserta didik menuju insan kamil, yaitu manusia paripurna yang memiliki keseimbangan antara
kecerdasan intelektual, kematangan emosional, keteguhan spiritual, dan kepekaan sosial. Implementasinilai-nilai yangbersumber
dari Al-Qur’an dan Sunnah tersebut menjadifondasifilosofis bagi pendidikan Islam dalam mencetak generasiyang tidak hanya
unggul dalam aspek akademik, tetapi juga memiliki karakter moral yang kuat dan berakhlak mulia dalam seluruh aspek
kehidupannya.

Konsep Akhlak dalam Pendidikan Islam

oPEN~| AcCESS
-925 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

Konsep akhlak dalam pendidikan Islam merujuk pada seperangkat sikap, perilaku, dan karakter terpuji yang tertanam
secara mendalam dalam diri seseorang melalui proses internalisasi nilai-nilai moral dan spiritual. Akhlak tidak hanya dipahami
sebagaitindakan lahiriah atau ekspresi perilaku yang terlihat, tetapijuga mencakup kondisibatin, motivasi, dan kecenderungan
jiwa yang mendorong seseorang untuk melakukan kebaikan secara konsisten. Dalam perspektif pendidikan Islam, akhlhk
merupakan esensi pembentukan kepribadian yang tidak muncul secara instan, melainkan terbentuk melalui proses pembiasaan,
penguatannilai, dan pengalaman spiritual yang terus-menerus. Oleh karena itu, akhlak menjadiindikator penting untuk menilai
kualitas seseorang dalam hubungannya dengan Allah, sesama manusia, serta dengan alam dan lingkungan sosialnya. 8]

Pendidikan akhlak memilikitujuan strategis untuk membangun kesadaran moral yang mantap pada peserta didik, sehingga
mereka mampu memahami, mempertimbangkan, dan memilih tindakan yangsesuai dengan prinsip -prinsip kebaikan. Tujuan ini
juga mencakup pengembangan kebiasaan-kebiasaan positif yang dilakukan secara berulang hingga menjadi karakter permanen
dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, pendidikan akhlak berperan dalam membentuk kemampuan peserta didik untuk
menciptakan dan menjaga keharmonisan, baik dalam mengelola diri pribadi melalui pengendalian emosi, penguatan integritas,
dan penumbuhan rasa tanggungjawab maupun dalam menjalin hubungan sosial dengan masyarakat dan lingkungannya. Dengan
demikian, pendidikan akhlak berfungsi sebagaisarana untuk menciptakan tatanan kehidupan yang lebih seimbang, damai, dan
berkeadaban.

Metode penanaman akhlak dalam pendidikan Islam mencakup berbagaipendekatan pedagogis yangtelah diwariskan oleh
tradisi keilmuan Islam. Salah satu metode paling fundamental adalah keteladanan (uswah hasanah), yaitu proses pendidikan
melalui contoh nyata dan perilaku positif yangditampilkan oleh guru, orang tua,atau tokoh panutan. Metode ini dianggap sangat
efektif karena peserta didik cenderung meniru apa yang mereka lihat, bukan sekadar apa yang mereka dengar. [9]

Selanjutnya, terdapat metode pembiasaan (ta‘widiyah), yaitu upaya membentuk karakter peserta didik melalui
pengulangan tindakan positif secara terus-menerus sehingga nilai-nilai tersebut tertanam kuat dalam diri mereka. Pembiasaan
memungkinkan peserta didik memiliki rutinitas moral yang stabil, seperti disiplin, kesopanan, kejujuran, dan tanggung jawab.
[10] Metode berikutnya adalah penghayatan nilai, yang bertujuan menanamkan pemahaman mendalam terhadap makna, tujuan,
danhikmah darinilai-nilai akhlak yangdiajarkan. Melaluiproses refleksi, pemaknaan spiritual, dan dialog pembelajaran, peserta
didik diharapkanmampu menginternalisasinilai-nilai tersebut sehingga mendorongmereka berperilaku baik bukan semata karena
kewajiban, melainkan karena kesadaran dan keyakinan pribadi.

Secara keseluruhan, konsep dan metode pendidikan akhlak tersebut membentuk suatu kerangka pembinaan karakter yang
holistik, yang tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan psikomotorik, sehingga mampu menghasikan
generasi yang berkarakter mulia, beretika tinggi, dan memiliki kompetensimoral yang sesuai dengan tujuan pendidikan Islm.

[11]

Nilai Inti dalam Pendidikan Islam

Nilai-nilai inti yangmenjadifondasiutama dalam pendidikan Islam mencakup seperangkat prinsip moraldan etika yang
berfungsi sebagai pedoman dalam membentuk kepribadiandan karakter peserta didik. Nilai-nilai tersebut tidak hanya memiliki
makna normatif, tetapijuga berperan penting sebagai orientasi perilaku yang dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari,
baik pada ranah pribadi, sosial, maupunprofesional. Di antaranilai-nilaifundamentalyangdimaksud adalah shiddiq (kejujuran),
amanah (tanggung jawab), inzibath (disiplin), ‘ad! (keadilan), dan iktiram (saling menghormati). Seluruh nilai ini memiliki
kedudukan signifikan dalam pendidikan Islam karena mencerminkan esensi ajaran moral yang diajarkan oleh Al-Qur’an dan
dicontohkan oleh Rasulullah SAW. [12]

1) Nilai shiddiq (kejujuran) menekankan pentingnya kejujuran dalam tutur kata, tindakan, dan niat. Kejujuran dipandang
sebagai fondasi integritas moral, yang memungkinkan peserta didik tumbuh menjadi pribadi yang dapat dipercaya dan
menjunjung tinggi kebenaran. Nilai ini bukan hanya berkaitan dengan menghindari kebohongan, tetapi juga meliputi
komitmen untuk berpegang pada prinsip keadilan dan transparansi dalam segala aspek kehidupan.

2) Nilai amanah (tanggungjawab) merujuk padakemampuan dan kesediaan seseoranguntuk melaksanakan kewajiban yang
diemban dengan penuh kesungguhan dan kejujuran. Dalam pendidikan Islam,amanah mencakuptanggungjawab tethadap
diri sendiri, keluarga, masyarakat, lingkungan, dan terlebih lagi kepada Allah SWT. Penerapan nilai amanah akan
membentuk karakter yang dapat dipercaya serta disiplin dalam menjalankan tugas-tugas kehidupannya. [13]

3) Nilai inzibath (disiplin) menekankan pentingnya keteraturan, konsistensi, dan pengendalian diri dalam setiap aktivitas.
Disiplin dalam konteks ini mencakup kepatuhan terhadap aturan, manajemen waktu yang baik, serta kemampuan
mengendalikan emosidan perilaku sesuaituntunan syaria t. Peserta didik yangmampu menerapkan disiplin akan memiliki
pola hidup yang terstruktur dan terarah.

4) Nilai ‘adl (keadilan) merupakan prinsip universal yang mengajarkan kesetaraan, keseimbangan, dan perlakuan yang
proporsional dalam setiap tindakan dan keputusan. Keadilan mendorong peserta didik untuk bersikap objektif, tidak
memihak secara tidak adil, serta menghargai hak dan martabat sesama. Dengan demikian, nilai keadilan menjadipilar
penting dalam membangun masyarakat yang harmonis dan inklusif. [14]

5) Nilai ihtiram (saling menghormati) berfungsi menanamkan sikap saling menghargaiantarindividu, baik dalam perbedaan
pendapat, latar belakang sosial, maupun status. Sikap saling menghormati menjadi dasar untuk membangun hubungan

oPEN~| AcCESS
-926 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

sosial yangsehat dan penuh empati, sehingga menciptakan suasana interaksiyangkondusif dalam lingkungan pendidikan
maupun kehidupan bermasyarakat.

Secara keseluruhan, nilai-nilai inti tersebut berperan dalam membentuk karakter yang kuat dan berakhlak mulia, yang
sangatrelevanuntuk menjawabtantangan moralpada era modern. Dalam konteks perkembangan globalyangseringkaliditandai
dengan krisis etika, individualisme, dan disorientasi nilai, pendidikan Islam yang berlandaskan prinsip -prinsip ini memiliki
peran strategis dalam menghasilkan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga unggul dalam integritas
moral dan kematangan spiritual. [15]

B. Tanggung Jawab Sosial dalam Pendidikan Islam
Konsep Kepemimpinan dan Amanah

Dalam perspektif Islam, konsep kepemimpinan (imamah) dan amanah memiliki posisi yang sangat sentral dalam
pembentukan karakter individu. Islam menegaskan bahwa setiap manusia, tanpa terkecuali, memikul peran sebagai pemimpin,
baik dalam lingkup dirinya sendiri, keluarga, maupun masyarakat luas. Kepemimpinan ini tidak hanya dipahamisebagaijabatan
formal, tetapilebih jauh merupakan tanggungjawab moral yangkelak akan dipertanggungjawabkan dihadapan Allah SWT. Oleh
karena itu, setiap perilaku, keputusan, dan tindakan seseorangharus dilandasi kesadaran bahwa ia memiliki amanah yangwajib
dijaga dan ditunaikan secara benar. [16]

Dalam konteks pendidikan Islam, lembaga pendidikan memiliki tugas yang sangat penting dalam membentuk generasi
yang memiliki kesadaran kepemimpinan yang berorientasi pada nilai-nilai moral dan sosial. Peserta didik perlu dibekali
kemampuanuntuk memahamibahwa kepemimpinan tidak hanya berkaitan dengan otoritas, tetapijuga mencakup komitmen untuk
memberikan manfaat, melindungi hak oranglain, serta menciptakan perubahan positif di lingkungan sekitarnya. Oleh sebab itu,
lembaga pendidikan Islam dituntut untuk menciptakan peserta didik yangtidak hanya unggul dalam aspek akademik, tetapijuga
memiliki kepekaan sosial, kepedulian terhadap sesama, serta kemampuan berkontribusidalam pembangunan masyarakat secara
konstruktif.

Pembentukan Khairu Ummah

Salah satutujuanidealpendidikan Islam adalah membentuk khairu ummah,yakniumat terbaik yangmampu menjalankan
fungsi sosial, spiritual, dan kemanusiaannya secara optimal. Konsep khairu ummah tidak hanya menekankan kesalehan individual,
tetapijuga kesalehan sosial yang diwujudkan melalui berbagai tindakan nyata untuk kebaikan bersama. Dalam kerangka ini,
pendidikan Islam berupaya menumbuhkan sejumlah karakter penting pada peserta didik.

Pertama, peserta didik diharapkan memiliki tingkat kepedulian sosial yang tinggi, yaitu kemampuan untuk memahami
kondisi masyarakat, merespons kebutuhan sosial, serta terlibat dalam kegiatan yangberdampak positif bagi lingkungan. Kedua,
mereka perlu memiliki kemampuan menjalankan prinsip amar ma ruf nahi munkar, yaitu mendorong kebaikan dan mencegah
kemungkaran dengan cara-cara yang bijaksana dan berlandaskan hikmah. Ketiga, pembentukan khairu ummah juga meliputi
pengembangan rasa empati, solidaritas, dan tanggung jawab kolektif, yangmenjadifondasihubungan sosial yangharmonis dan
berkeadaban. [17]

Dalam konteks ini, lembaga pendidikan Islam memegang peran strategis sebagaiwadah pembinaan generasiyang memiliki
integritas moraldan komitmen sosial. Melalui kurikulum, kegiatan pembelajaran, serta budaya sekolahyangbernuansanilai-nilai
Islam, peserta didik dibimbing untuk menjadi individu yang mampu berpartisipasi aktif dalam membangun masyarakat,
menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, serta menjadi pelopor dalam mewujudkan tatanan sosial yang lebih baik. Dengan
demikian, pendidikan Islam tidak hanya melahirkan generasi yang cerdas secara intelektual, tetapijuga umat yang responsif,
peduli, dan siap mengambil peran konstruktif dalam kehidupan bermasyarakat.

C. Implementasi Nilai Etika dan Akhlak dalam Lembaga Pendidikan Islam
Integrasi dalam Kurikulum

Implementasinilai-nilai etika danakhlak dalam lembaga pendidikan Islam dapat dilakukan melaluiproses integrasi yang
sistematis dalam kurikulum. Pendidikan karakterberbasis Islam tidak seharusnya dipahamisebagaimateriyanghanya diajarkan
dalam mata pelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), tetapiharus diinterkoneksikan ke seluruh mata pelajaran dan aktivitas
pembelajaran disekolah. Pendekatan lintas disiplin ini memungkinkan nilai-nilai moraltertanam secara holistik melalui setiap
pengalamanbelajaryang dialami peserta didik. Dengan demikian, setiap guru dari berbagaibidang studi turut berperan sebagai
pendidik karakter, bukan hanya guru PAI. [18]

Selain itu, pendekatan pembelajaran berbasis pengalaman (experiential learning) menjadi metode penting dalhm
menginternalisasikannilai etika dan akhlak. Kegiatan seperti proyek sosial, pengabdian masyarakat, kegiatan baktilingkungan,
dan kerja kelompok memberikan kesempatan bagi peserta didik untuk mengalamisecara langsung penera pan nilai-nilai Islam
dalam kehidupan nyata. Aktivitas tersebut melatih sikap empati, tanggung jawab, kolaborasi, dan kepedulian sosial, sehingga
proses pembelajaran tidak hanya bersifat kognitif, tetapijuga menyentuh ranah afektif dan psikomotorik. [19]

Lebih jauh, integrasi nilai moral juga diwujudkan melalui evaluasikarakter, yaitu penilaian yangtidak hanya berorientasi
pada pencapaian akademik, melainkan juga mengukur aspek moralitas, akhlak, dan perilaku keseharian peserta didik. Evaluasi
ini mencakup penilaian terhadap kedisiplinan, kejujuran, sikap tanggung jawab, kerjasama, dan kemampuan berinteraksi secara

oPEN~| AcCESS
-927 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

etis dengan lingkungan. Model evaluasiseperti ini mendorongpeserta didik untuk mengembangkan karaktersecara konsisten dan
berkelanjutan, karena keberhasilan mereka diukur tidak hanya dari segi pengetahuan tetapijuga darikualitas kepribadian.

Lingkungan dan budaya sekolah islami

Selain kurikulum, lingkungan dan budayasekolah merupakan elemen fundamentaldalam mendukungimplementasinilai
etika dan akhlak dalam pendidikanIslam.Lingkungan pendidikan yangberkualitas tidak hanya ditentukan oleh aspek fisik, teta pi
juga oleh atmosfer sosial dan budaya yang terbentuk dalam keseharian sekolah. [20]

Salah satu unsur penting adalah keberadaan fasilitas ibadah yang memadai, seperti masjid atau musala yang nyaman,
bersih, dan mudah diakses oleh seluruh warga sekolah. Fasilitas tersebut menjadi pusat pembinaan spiritual dan moral yang
memungkinkan peserta didik membiasakan diri dalam melaksanakan ibadah secara disiplin.

Budaya sekolah yang mengedepankan disiplin dan sopan santun juga memiliki peran signifikan dalam pembentukan
karakter. Tata tertib sekolah, etika berpakaian, cara berinteraksi, dan kebiasaan penghormatan kepada guru dan sesama siswa
menjadisarana praktis dalam melatih kebiasaan akhlak mulia. Kebiasaan ini, jika dipupuk secara konsisten, akan membentuk
sikap positif yang melekat pada diri peserta didik.

Selain itu, interaksisosial yangterbangun dilingkungan sekolah harus mencerminkan nilai-nilailslami, seperti sikap saling
menghormati, tolong-menolong, toleransi (dalam batas syar‘i), dan menjunjung tinggi keadilan. Lingkungan sosial yang sehat
dan harmonis memberikan ruangbagipeserta didik untuk belajarbersosialisasi dengan cara yangberadab sesuai dengan prinsip-
prinsip Islam. [21]

Elemen yang paling penting dalam budaya sekolah Islamiadalah keteladanan guru. Guru tidak hanya berfungsi sebagai
penyampaiilmu, tetapijuga sebagai figur moral yang menjadi panutan bagi peserta didik. Integritas, kepribadian, dan perilaku
guru menjadicermin bagisiswa dalam mengembangkan akhlak mereka. Seorang guru yangkonsiste n menunjukkanakhlak terpuji
seperti kejujuran, kesabaran, kedisiplinan, danrasa kasih sayang dapat menjadiinstrumen utama dalamkeberhasilan pembinaan
akhlak dilembaga pendidikan Islam. Keteladanan yangkuat seringkalilebih efektif daripada sekadarpenyampaianmateri, karena
siswa cenderung meniru perilaku nyata yang mereka saksikan setiap hari. [22]

Dengan demikian, implementasinilai etika dan akhlak dalam pendidikan Islam memerlukan sinergi antara kurikulum,
lingkungan fisik, budayasosial, dan keteladanan individu yangterlibat dalam proses pendidikan. Pendekatan yang komprehensif
ini diharapkan mampu membentuk peserta didik yangunggul tidak hanya dalam aspek akademik, tetapijuga dalam karakter,
moralitas, dan spiritualitas.

D. Dampak Pendidikan Akhlak terhadap Masyarakat

Pendidikan akhlak dan etika dalam perspektif Islam memiliki potensi besar untuk memberikan dampak yang sangat
signifikan terhadap kehidupan masyarakat secara luas. Ketika nilai-nilai moral dan spiritual tertanam dengan baik dalam diri
peserta didik, maka pengaruhnya tidak hanya dirasakan pada tataran individual, tetapi juga pada struktur sosial dan budaya
masyarakat. Pendidikan akhlak berfungsi sebagaiinstrumen pembentukan karakter yang dapat menghasilkan perubahan sosial
yang bersifat konstruktif dan berkelanjutan. [23]

1) Pendidikan akhlak dapat mendorong terciptanya masyarakat yang harmonis dan toleran. Masyarakat yang dihuni oleh
individu-individu berakhlak mulia akan lebih mudah membangun hubungan sosial yang damai, saling menghargai
perbedaan, dan menghindari konflik. Nilai seperti empati, kesabaran, dan penghormatan antarindividu menjadi landasan
bagi terciptanya kehidupan sosial yang kondusif.

2) Pendidikan akhlak berkontribusiterhadap peningkatan keadilan sosialdan kepedulian terhadap sesama. Individu yangtelah
menginternalisasi nilai-nilai keadilan,amanah, dantanggungjawab sosialakan lebih peka terhadappersoalanketidakadilan,
kemiskinan,dan kebutuhan masyarakat disekitarnya. Halini dapat memunculkanberbagaiinisiatif sosial, seman gat gotong
royong, serta budaya tolong-menolong yang memperkuat solidaritas sosial.

3) Pendidikan akhlak Islam juga berperan dalam membentuk warga global yang berakhlak, yaitu individu yang mampu
berinteraksi dalam konteks globaltanpa kehilangan identitas moralnya. Dengan menguasainilai-nilaiuniversallslam seperti
kejujuran, integritas, dan penghormatan terhadap martabat manusia, peserta didik siap menghadapitantangan globalisasi
dengan sikap yang bertanggung jawab dan beretika.

4) Pendidikan akhlak relevan pula dalam konteks modern, terutama dalam penguatan literasi digital yang beretika. Di era
teknologi informasi, peserta didik diharapkan mampu menggunakan media digital secara bijak, menghindari perilaku
menyimpang seperti ujaran kebencian, penyebaran hoaks, cyberbullying, dan penyalahgunaan data. Nilai akhlak menjadi
pedoman dalam membangun budaya digital yang sehat dan bertanggung jawab. [24]

Secara keseluruhan, pendidikan akhlak dalam lembaga pendidikan Islam memainkan peranan yangsangat penting dalam
proses transformasisosial. Melalui proses pembinaan karakter yang terstruktur dan berkelanjutan, lembaga pendidikan Ishm
dapatmelahirkan generasiyangtidak hanya cerdas secara kognitif, tetapijuga matangsecara moraldanmampumengambil peran
strategis dalam membangun masyarakat yang lebih beradab, adil, dan harmonis.

IV. SIMPULAN

oPEN~| AcCESS
-928 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

Etika, akhlak, dan tanggung jawab sosial merupakan fondasi utama dalam bangunan pendidikan Islam. Ketiga aspek ini
tidak hanya berfungsisebagaipedoman perilaku individual, tetapijuga sebagaikerangka moralyangmengatur hubungan manusia
dengan Tuhan, sesama, dan lingkungannya. Oleh karena itu, proses penanamannya harus dilakukan melalui pendekatan yang
komprehensif dan sistematis, baik melalui integrasi nilai-nilai dalam kurikulum, penerapan metode pembelajaran yangberbasis
keteladanan, maupun melalui pembentukan budaya institusi pendidikan yang mencerminkan nilai-nilai moral tersebut.

Dalam konteks kurikulum, nilai-nilai etika dan akhlak tidak cukup diajarkan sebagaimata pelajaran terpisah, melainkan
perlu diinternalisasikan ke dalam seluruh mata pelajaran, kegiatan ekstrakurikuler, dan proyek pembelajaran. Sementara itu,
keteladanan pendidik merupakan faktor kunci, karena perilaku guru menjadimodelkonkret bagi peserta didik dalam memahami
serta mempraktikkan nilai-nilai moral dalam kehidupannyata. Budaya pendidikan yangkondusif, misalnya lingkungan sekolah
yang menjunjung tinggi kejujuran, kedisiplinan, dan saling menghargai akan memperkuat proses internalisasinilai tersebut.

Lembaga pendidikanIslam memilikiperan strategis dalam membentuk generasiyangtidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga unggul secara moral, spiritual, dan sosial. Melalui pendidikan akhlak yang efektif, peserta didik diarahkan untuk
menjadiindividu yang berkarakter mulia, memiliki kepedulian terhadap sesama, mampu berkontribusi bagi masyarakat, serta
bertanggung jawab terhadap kemajuan bangsa.

Dengan demikian, penguatan nilai-nilai etika dan akhlak merupakan investasi jangka panjang bagi pembangunan
peradaban. Nilai-nilai tersebut menjadi tenaga penggerak bagi terciptanya masyarakat yang harmonis, berkeadilan, dan
berorientasi pada kesejahteraan kolektif. Dalam jangka panjang, pendidikan akhlak yang kokoh akan melahirkan generasi yang
mampu menghadapi perubahan zaman tanpa kehilangan prinsip moral, sehingga berperan aktif dalam membangun peradaban
yang lebih beradab, damai, dan berkelanjutan

V. REFERENSI

Ddk, Feny Rita Fiantika, Metodologi Penelitian Kualitatif. In Metodologi Penelitian Kualitatif, Rake Sarasin, 2022
<https://doi.org/10.31237/osf.io/jhxuw>

Bukhari, Ahmad, ‘Pendidikan Islam Dan Pembangunan Karakter’, Pendidikan Karakter, 10 (2017),89-103

Dawami, Asep, ImasKania Rahman, Hasbilndra,and SantiLisnawati, ‘Upaya Meningkatkan Intelegensi Melalui Pembentukan
Kepribadian’, Ta 'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12 (2023), 180-202 <https://doi.org/10.32832/tadibuna.v12i2.9345>

Fauzi, M Thsan,and Tutik Hamidah, ‘Konsep Amanah Dalam Perspektif Al- Qur > an’, Journal Al-Irfani: Studi Al-Qur’an Dan
Tafsir, 2 (2021), 14-25

Fika, Ratna Pratiwi, ‘Konsep Kepemimpinan Islam ( Studi Komparatif Al-Qur * an Dan Hadis )’, Karakter: Jurnal Riset Illmu
Pendidikan Islam, 2 (2025),294-306 <https://ejournalaripafi.or.id/index.php/Karakter>

Hakami, Yazid, Musli, Shalahudin,and Aprizal WahyudiDiprata, ‘Strategi Pembelajaran Al-Qur’an Hadis Dalam Meningkatkan
Kemampuan Membaca Al-Qur’an Siswa Disekolah Menengah Pertama Islam Terpadu Muslimatul Ittihadziah Parit Subulus
Salam Desa Pancur Kecamatan Keritang Kabupaten Indragiri Hilir Riav’, Jurnal Humaniora, Ekonomi Syariah Dan
Muamalah, 1 (2023), 157-69 <https://doi.org/10.38035/jhesm.v1i3.89>

Hamdi,Muhammad, Muhammad Awie Mas’ud, and Faelasup, ‘Perkembangan Pndidikan Islam Dari Masa Klasik Hingga Masa
Moderen Di Indonesia’, Juperan: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran,3 (2025)

Hanif Muhammad, Mustafida Fita Nuranti, ‘Strategi Guru Dalam Membentuk Karakter Siswa Di Madrasah Ibtidaiyah Bustanul
Ulum Kota Batu’, Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 1 (2019), 78
<http://www.riset.unisma.ac.id/index.php/JPMI/article/view/3137/2823>

Haris, Abdul Gaffar, ‘Revitalisasi Pemikiran Pendidikan Islam Klasik Dalam Konteks Pendidikan Indonesia Masa Kini
Menumbuhkan’, Jurnal Studi Pemikiran Pendidikan Islam Volume, 1 (2024), 74—89

ITham, Muhammad, ‘Merancang Kurikulum Pendidikan Islam Yang Mengakomodasi Kebutuhan Spiritual Dan Intelektual’,
Jurnal Arriyadhah, XXI (2024),20-28

Indrawan, Irjus, Yeni Lestari, Putri Mailani, Alridho Fransiska, and Universitas Islam Indragiri, ‘MEDIA SOSIAL DAN KRISIS
AKHLAK: PERAN STRATEGIS PENDIDIKAN ISLAM’, Jurnal Inovasi Pembelajaran Progresif, 6 (2025), 404-22
<https://ejurnals.com/ojs/index.php/jipp>

Luthfiyani, Putri Wahidah, Alwizar Alwizar, and Djeprin E. Hulawa, ‘Perbandingan Konsep Pendidikan Akhlaq Menurut Ibnu
Miskawaih Dan Ibnu Sahnun’, Hamalatul Qur'an: Jurnal IHmu [lmu Alquran, 5 (2024), 490-98
<https://doi.org/10.37985/hq.v5i2.285>

Muhammad Hafizd Fauzi, Salwa Salsabila, Aghnia I’Imi Diniyati, Annisa Rizki Pebriani, Raden Ayu Intan Fithriya, and Edi

oPEN~| AcCESS
-929 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

Jurnal Manajemen Pendidikan Volume 13, No. 02, 2025, halaman 923 — 930

https://joumalunpak.ac.id/index.php/jmp e-SSN: 2614-3313 ; p-ISSN: 2302-0296
Penerbit: Sekolah Pascasarjana, Universitas Pakuan

Suresman, ‘Integrasi Nilai Islam Dan InovasiPembelajaran Dalam Pendidikan Agama Islam Di Perguruan Tinggi Dalam
Perspektif ~Akademik Dan Keagamaan’, Reflection: Islamic Education Journal, 2 (2025), 186-96
<https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.771>

Muhammad Nuzuli, Rahma Yulia Putri, and Ilian Ikhsan, Tmplementasi Nilai-Nilai Islam Sebagai Rekonstruksi Generasi
Berkarakter’, DIAJAR: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran,4 (2025),102—8 <https://doi.org/10.54259/diajar.v4il.3637>

Mumtahanah, ‘Peran Lingkungan Belajar Dalam Meningkatkan Kualitas Pembelajaran Pendidikan Agama Islam’, MARUKI:
Jurnal Pendidikan Dan Pengabdian, 2025, 1-10

Naimah, Konik, ‘Pendidikan Agama Islam SebagaiBasic Education Anak Usia Dini’, El-Wahdah: Jurnal Pendidikan,1(2020),
91-100

Nurgenti, S. (2024). Revitalisasinilai pendidikan Islam Imam al-Ghazalidalam Ihya ' Ulumuddin. Ngaji: Jurnal Pendidikan Islam,
4,105-115.

Nurul Syafawani, Tuti Nurhayati, elvi Yanti, ‘Pendidikan Islam Dan Pembentukan Akhlak Anak Dalam Prespektif Al-Qur’an’,
Cendekia Pendidikan, 14 (2024), 1-8

Rahman, Risha Nursabila, Dadang Sundawa,and Neiny Ratmaningsih, ‘Pengembangan Pendidikan Karakter Dan Keterampilan
Sosial Siswa Melalui Kegiatan Parents Day’, Didaktika: Jurnal Kependidikan, 14 (2025), 565-74

Ramadani, Intan Suci, Ratna Sri Wahyuni, and Gusmaneli, ‘Integrasi Nilai - Nilai Islam Dalam Dunia Pendidikan: Menjawab’,
Journal of Religion and Social Community, 1 (2025), 169-74

Salsabila, Diva Kurnia Dwi, Nanda Fitriyah, Ahsin Haris Ulinnuha, and Muh Zamroni, ‘Prinsip Keadilan Dalam SyariatIslam:
Antara Kewajiban Berlaku Adil’, Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan,2 (2025), 680—85

Siti Maesaroh, Charmelia Nuraini, and Mar’atu Nafilah, ‘Pendidikan Agama Islam Islam MenghadapiTantangan Modernisasi’,
Journal Central Publisher, 1 (2024),964—75 <https://doi.org/10.60145/jcp.v1i8.190>

Sumartik, ‘Implementasi Pendidikan Inklusif Di Sekolah’, ANALYSIS: Journal of Education, 2 No. 1 (2024), 195-203
<https://ejournal.edutechjaya.com/index.php/analysis>

Suraya, Dayang Sufi, ‘Pengaruh Pendidikan Akhlak Berbasis Al-Qur’an Terhadap Pembentukan Karakter Anak Usia Din?’,
Jurnal Media Akademika,?2 (2024), 1-12

oPEN~| AcCESS
-930 -


https://journal.unpak.ac.id/index.php/jmp
http://u.lipi.go.id/1515217341
http://u.lipi.go.id/1343620366

